
Petite bibliothèque 
d’écologie populaire

fondée par 
Baptiste Lanaspeze 
et Marin Schaffner



© Wildproject 2026 
pour la traduction, l’introduction et l’entretien

Article paru en 1988 dans la revue Feminist Studies sous le titre 
« Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and 
The Privilege of Partial Perspective ».

Suivi éditorial : Gayané Zavatto
Correction : Laure Dupont

ISBN 978-2-38114-103-9

DE LA MÊME AUTRICE  
EN FRANÇAIS

Manifeste cyborg et autres essais :  
sciences, fictions, féminismes  
Exils, 2007

Des singes, des cyborgs et des femmes :  
la réinvention de la nature  
Actes Sud, 2009

Manifeste des espèces compagnes :  
chiens, humains et autres partenaires  
Climats, 2019

Vivre avec le trouble  
Les Éditions des mondes à faire, 2020

Quand les espèces se rencontrent  
La Découverte, 2021

Être femelle : le tournant féministe de la primatologie 
Wildproject, 2025



Donna Haraway

Savoirs situés
La question de la science  
dans le féminisme  
et le privilège  
d’une perspective partielle

Suivi d’un entretien 
avec Jeanne Burgart Goutal

Traduit de l’anglais (États-Unis)  
par Marin Schaffner

Wildproject | 
Petite bibliothèque 
d'écologie populaire





Table

Vers les sciences terrestres de demain : 
introduction des éditeurs. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  37

Savoirs situés . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        45

L’ironie du Coyote : 
entretien avec Jeanne Burgart Goutal . .  .  .  .  .  103





37

Vers les sciences terrestres de demain
Introduction des éditeurs

En préambule de cette nouvelle traduction du texte 
canonique de Donna Haraway paru à la fin des 
années 1980, nous voulons témoigner de la façon 
dont il est venu à nous et dont il a croisé la trajec-
toire qui est la nôtre au sein de Wildproject, maison 
d’édition dédiée à l’écologie. 

En dépit de son ancrage initial dans les sciences 
naturelles, l’écologie politique a élaboré, dès les 
années 1960, un propos critique sur la techno-
science et son monde. Elle a notamment mon-
tré que la science moderne est centrale dans la 
construction, le maintien et le développement de 
la société industrielle1. Elle est tout à la fois sa 
cosmologie2, sa religion, son moteur et même son 
régime politique3. Comme l’écrivait en 1985 le 
journaliste écologiste Kirkpatrick Sale :

1. Nous entendons par « société industrielle » une société mobilisée, 
dans son organisation sociale, politique et technique, par le projet de 
domination illimitée de la nature. On peut aussi suivre la définition 
d’Ivan Illich : une société où l’outil domine et aliène l’humanité. 
2. La cosmologie mécaniste de la nature morte. Voir Carolyn 
Merchant, La Mort de la nature : les femmes, l’écologie et la révolution 
scientifique, trad. M. Lauwers, Wildproject, 2022 [1980].
3. La technocratie cachée derrière la démocratie représentative. 
Voir Theodore Roszak, Naissance d’une contre-culture : réflexions sur 
la société technocratique et l’opposition de la jeunesse, trad. J. Besse, 
La Lenteur, 2021 [1969]. 



38

À chaque génération, chaque siècle, la vision 
scientifique du monde est devenue à la fois plus 
englobante et envahissante, de sorte qu’aujourd’hui 
elle paraît quasiment hégémonique […].
Elle dessine les formes de notre psyché et caractérise 
nos perceptions et nos sens.
Elle est la fondation, tant pratique qu’idéologique, de 
nos divers systèmes sociaux – médecine, agriculture, 
communication, architecture, transports, éducation, 
et même les arts et les loisirs.
Elle est la source et la subsistance de notre 
économie qui use de tous les dispositifs scientifiques 
et techniques à sa disposition pour modeler les 
ressources et les terres aux objectifs humains, pour 
autant que ces derniers ignoraient ou méprisaient 
jusqu’il y a peu les dégâts consécutifs à l’extraction, 
la conversion, l’utilisation ou la mise à disposition de 
nos précieuses ressources.
Elle est la trame de fond de tous les systèmes 
politiques convaincus que l’objectif de l’État est d’une 
part de contrôler ou de superviser les technologies qui 
conduisent à la croissance matérielle et à la prospérité, 
et d’autre part d’accumuler les armes qui permettent 
de protéger ces richesses. 
Elle est devenue, en bref, notre Dieu4.

4. Kirkpatrick Sale, L’Art d’habiter la Terre : la vision biorégionale, 
trad. M. Rollot et A. Weil, Wildproject, 2020 [1985]. Rappelons 
que le philosophe, économiste et militaire français Saint-Simon 
(1760-1825), fondateur de l’influente doctrine socio-économique 
industrialiste du saint-simonisme,  a lui-même explicitement posé 
les bases d’une « nouvelle religion » de la science et de l’indus-
trie (cf. Nouveau christianisme : dialogues entre un conservateur et un 
novateur, 1825).



39

La mise en œuvre des sociétés écologiques de 
demain ne pourra donc faire l’économie d’une 
approche critique de la science et d’une reconfigura-
tion profonde de nos rapports au savoir. Les pensées 
de l’écologie, ou les « humanités écologiques5 », qui 
récusent les dualismes hiérarchiques de la cosmo-
logie moderne (culture > nature, esprit > matière  ; 
homme > femme ; colon > indigène…), sont déjà enga-
gées dans une recomposition de nos connaissances 
à partir de nos lieux de vie, de nos communautés 
habitantes et des savoirs vernaculaires et autochtones.

Mais comment définir cette façon non moderne, 
indissociablement écologique et décoloniale, de 
faire science ? Quel est le régime de connaissance 
des pensées de l’écologie – qui se situent, par-delà 
l’opposition moderne entre nature et société, à la 
croisée des sciences de la nature, de la philosophie 
et des sciences sociales ? Faut-il encore appeler cela 
de la science ou des sciences6 ?

5. Vers des humanités écologiques est le premier titre paru dans notre 
collection de poche, en 2019. Dans ce manifeste d’abord publié 
en 2004 dans une revue australienne, l’ethnographe Deborah Bird 
Rose et l’historienne des sciences Libby Robin définissaient l’éco-
logie comme une révolution de nos savoirs, un vaste programme 
d’alphabétisation à nos lieux de vie, une redécouverte des savoirs 
habitants et autochtones. Elles inscrivaient leur travail dans le pro-
longement du projet de « réforme écologique de la raison » de la 
philosophe australienne Val Plumwood (La Crise écologique de la 
raison, trad. P. Madelin, PUF/Wildproject, 2024 [2002]). Cette re-
fonte de notre rapport au savoir se trouve aussi chez Vandana Shiva 
avec l’idée de « sciences terrestres » à (re)découvrir ou (ré)inventer.
6. Nous avons exploré ces questions dans une enquête sur l’écolo-
gie à l’université : Mais qui enseigne l’écologie ?, Wildproject, 2025.



40

C’est ici que la notion de « savoirs situés » semble 
s’imposer, pour nommer cette particularité essen-
tielle des savoirs écologiques qui assument leur 
ancrage dans des lieux vivants singuliers – une par-
ticularité qu’ils partagent avec les pensées décolo-
niales, indissociables quant à elles des situations 
de domination, de violences et de crimes dont ils 
sont issus, et qu’elles documentent, analysent et 
dénoncent. Dans ces deux cas, comme dans les 
sciences sociales en général, il n’est pas d’énoncé 
détaché, absolu : la situation d’énonciation fait par-
tie de l’énoncé. 

En remettant en question la légitimité des 
savoirs qui se prétendent coupés de toute « situa-
tion » (sociale et terrestre), les « savoirs situés » de 
Donna Haraway interrogent frontalement la façon 
moderne de faire science. Après l’âge de la science 
hors-sol des sociétés industrielles, les savoirs situés 
ne seraient-ils pas l’un des noms des sciences ter-
restres de demain ? Des savoirs situés, c’est-à-dire 
(aux antipodes de «  la science  » toute-puissante 
de l’imaginaire moderne) : des connaissances 
conscientes de leurs limites, partielles, indisso-
ciables des perspectives qui les rendent possibles, 
des relations qui les tissent, ancrées dans un sol 
commun qui les fonde. 

La notion de « savoirs situés » est cependant si 
répandue désormais qu’elle en est venue à désigner 
des choses hétéroclites et plus ou moins consistantes 
– on la mentionne de plus en plus souvent, par 



41

exemple, lorsqu’on décline ses éléments d’identifi-
cation (genre, orientation non binaire, race, classe, 
etc.), comme s’ils constituaient en eux-mêmes un 
savoir. L’usage généralisé de cette notion n’aurait-il 
pas conduit à sa dévaluation ? Elle a en tout cas 
tellement circulé dans divers mondes, qu’on en a 
un peu oublié l’origine. Le besoin se faisait donc 
sentir de revenir à la source : quand, où et pourquoi 
une biologiste-philosophe féministe états-unienne 
en était-elle venue à concevoir cette notion ? 

C’est ainsi que, près de quarante  ans après 
sa publication, nous avons à notre tour pris le 
temps de replonger dans ce texte majeur, presque 
mythique, de critique des sciences. 

*

Nous avons redécouvert un texte surprenant. À la 
fois baroque, drôle et épineux, manifestant un art 
consommé de respecter les codes de la science tout 
en les déjouant – de les maîtriser en les dépassant. 
La virtuosité de ce texte a certainement contribué 
à son aura. Après une prose aussi enchevêtrée, tout 
le reste peut vite sembler facile, ringard, fade ou 
littéral.

Née en 1944, Donna Haraway se forme d’abord à 
la biologie, avant de bifurquer dans les années 1970 
vers la philosophie critique des sciences. Elle fait 
alors face à un double problème  : le fait que les 
sciences n’interrogent quasiment pas les situations 



42

d’énonciation de ceux qui prétendent avoir le mono-
pole de leur fabrique ; et le fait – concomitant – que 
les femmes (et toutes les autres personnes assujet-
ties) soient suspectes d’incapacité à faire science. 

Examinant l’usage des métaphores dans les 
sciences exactes et expérimentales, elle en vient à 
passer dix ans de sa vie à composer une contre-
histoire féministe de la primatologie – intitulée 
Primate Visions, publiée en  1989 et récemment 
traduite chez Wildproject7. Donna Haraway s’in-
téresse, à partir de là et depuis lors, aux liens entre 
science-fiction et fictions scientifiques, et au rôle 
des hypothèses (ces «  fabulations spéculatives  » 
à la croisée des faits et des imaginations). C’est 
pendant l’écriture de Primate Visions, et depuis les 
enjeux qu’elle y explore, qu’elle publie en 1988 
« Savoirs situés » dans la revue Feminist Studies.

Cette notion de « savoir situé », Donna Haraway 
la forge dans le feu du débat féministe sur la 
constitution patriarcale de la science moderne  ; 
et elle la présente, plus globalement, comme une 
contribution à l’effort collectif de dépasser l’oppo-
sition moderne entre « objectivité » (que la raison 
masculine blanche revendique comme son apanage 
exclusif) et « subjectivité » (à laquelle sont renvoyées 

7. Donna Haraway, Primate Visions: Gender, Race, and Nature in the 
World of Modern Science, Routledge, 1989. C’est plus précisément 
la troisième partie de ce livre, « The politics of being female », 
qui a récemment fait l’objet d’une traduction en français : Donna 
Haraway, Être femelle : le tournant féministe de la primatologie, trad. 
M. Schaffner, Wildproject, 2025 [1989].



43

les femmes et les autres personnes assujetties). En 
dénonçant la façon dont la science moderne patriar-
cale « marque » tous les corps assujettis et leur retire 
la compétence à l’universel, ce texte attaque effi-
cacement la prétention du savant blanc à avoir le 
monopole de l’objectivité, et peut constituer un outil 
d’autodéfense efficace pour d’autres personnes que 
les femmes scientifiques blanches.

Souhaitant approfondir cette notion qui nous 
semblait clé pour la refondation écologique des 
sciences, nous avons donc été entraînés dans la 
séquence historique singulière (plutôt universi-
taire, féministe et états-unienne) d’où elle est née. 
Tel un virus, cette notion a ensuite contaminé une 
invraisemblable quantité d’organismes et muté de 
l’un à l’autre, de sorte qu’il en existe désormais de 
nombreuses variantes dans la nature – toute une 
famille. Depuis les mondes académiques, elle a 
percolé dans les mondes queers et dans les mondes 
de l’art, a été mobilisée par l’écologie scientifique 
et les pensées décoloniales… Quarante ans plus 
tard, cette notion est passée par tant de bouches et 
tant de mains qu’elle est, pour ainsi dire, devenue 
un commun des pensées critiques mondiales.

Initialement paru, on l’a dit, sous la forme d’un 
article, puis dans des anthologies8, « Savoirs situés » 

8. Donna Haraway, Simians, Cyborgs, and Women, The Reinvention of 
Nature, Routledge, 1991, et Manifeste cyborg et autres essais : sciences, 
fictions, féminismes, anthologie établie par L. Allard, D. Gardey et 
N. Magnan, Exils, 2007.



nous semblait mériter, après tout ce temps, d’être 
enfin publié pour lui-même, comme le classique 
qu’il est devenu. Chez Wildproject, nous aimons 
bien observer les idées à l’état naissant pour mieux 
les comprendre, d’où notre tendance à farfouiller 
dans le passé – c’est ainsi que le premier ouvrage 
que nous avions publié en  2009 pour lancer la 
maison était Printemps silencieux de Rachel Carson, 
un livre de 1962 qui donne à voir à l’état naissant 
la mutation de l’écologie scientifique en écologie 
politique. 

Nous cherchons dans l’histoire, non pas le culte 
du passé, mais les bonnes semences, celles avec 
lesquelles nous pourrions être à même de réparer le 
monde. L’idée de « savoirs situés » nous semble être 
de celles-là. Mais avant de la semer à tout vent ou 
de la cultiver, il importe de bien observer la graine 
elle-même, directement dans son fruit.

Baptiste Lanaspeze 
et Marin Schaffner



Savoirs situés



Note de l'autrice : Cet essai est à l’origine un commentaire de 
l’ouvrage The Science Question in Feminism [La Question de la 
science dans le féminisme] de Sandra Harding (Cornell University 
Press, 1986), que j’ai présenté lors des réunions de la division 
ouest de l’American Philosophical Association, en mars 1987 à 
San Francisco. Durant la rédaction de ce texte, j’ai bénéficié du 
généreux soutien du Fonds Alpha de l’Institute for Advanced 
Study de Princeton (New York). Un remerciement particulier à 
Joan Scott, Judith Butler, Lila Abu-Lughod et Dorinne Kondo.



47

Les enquêtes féministes universitaires et militantes 
se sont frottées, à maintes reprises, à la question 
de ce que nous pourrions bien vouloir dire avec 
ce terme étrange et inévitable d’«  objectivité  ». 
Nous avons fait couler beaucoup d’encre toxique 
et transformé beaucoup d’arbres en papier afin de 
dénoncer ce qu’ils voulaient dire avec ce terme, et 
combien cela nous blessait. Le «  ils  » ici imaginé 
s’apparente à une sorte de conspiration invisible de 
scientifiques et de philosophes masculinistes, regor-
geant de bourses et de laboratoires. Et le « nous » 
représente l’incarnation de tou·tes les autres9, celles 
et ceux qui ne sont pas autorisé·es à ne pas avoir de 
corps et qui sont condamné·es à un point de vue 
limité – un biais inéluctablement polluant et dis-
qualifiant dans le cadre de tout débat conséquent 
se tenant en dehors de nos propres petits cercles 
(où le lectorat d’un journal « de masse » se compose 
au mieux de quelques milliers de lect·rices, dont la 
plupart détestent les sciences). À tout le moins, je 
confesse que de tels fantasmes paranoïaques et de 
tels ressentiments universitaires se cachent derrière 
certaines réflexions alambiquées publiées sous mon 
nom dans la littérature féministe, au sujet de l’his-
toire et de la philosophie des sciences. Nous, les 
féministes participant aux débats sur les sciences 

9. NdT : Dans le respect de la tradition féministe défendue par 
Donna Haraway, et l’anglais ne distinguant pas les genres autant 
que le français, j’ai pris le parti de traduire les noms génériques au 
féminin avec un point médian.



48

et les technologies, sommes comme des « groupes 
de pression » (si chers à Ronald Reagan) au sein du 
domaine très fermé de l’épistémologie – domaine 
où, traditionnellement, ce qui peut être considéré 
comme un savoir est contrôlé par des philosophes 
qui codifient la loi canonique de la connaissance. 
Bien entendu, un « groupe de pression » qualifie, 
par définition reaganoïde, tout sujet historique col-
lectif qui ose résister à l’atomisme austère de la 
citoyenneté postmoderne, conditionnée par les 
médias et les supermarchés, sur fond de guerre 
des étoiles10. Max Headroom n’a pas de corps ; il 
est donc le seul à tout voir au sein du grand empire 
de communication qu’est le Réseau global11. Pas 
étonnant que Max ait un sens de l’humour si naïf 
et une sorte de sexualité joyeusement régressive, 

10. NdT : Donna Haraway fait ici référence au film Star Wars de 
George Lucas (dont les trois premiers épisodes ont été réalisés 
entre 1977 et 1983) ; mais aussi à l’Initiative de défense straté-
gique, lancée en 1983 par Ronald Reagan, en pleine guerre froide : 
un projet de défense anti-missile destiné à protéger les États-Unis 
d’une frappe nucléaire – et appelé « guerre des étoiles  » par les 
médias (source : Wikipédia).
11. NdT : Max Headroom est une série télévisée états-unienne de 
la fin des années 1980. L’action de cette science-fiction satirique se 
déroule dans un futur où l’on distribue gratuitement des postes de 
télévision qu’il est illégal d’éteindre. À la suite d’un accident, Edison 
Carter (journaliste vedette de Canal 23) découvre son double vir-
tuel Max Headroom. Tous deux vont se lancer dans la dénonciation 
d’un système audiovisuel tyrannique. Max Headroom tire son nom 
du panneau de signalisation « Maximum Headroom 2.3 m » (« Hau-
teur maximum 2,30 m ») que le journaliste Edison Carter percute 
à moto dans le premier épisode (source : Wikipédia).



49

voire préœdipienne : une sexualité que nous avons 
longtemps imaginée de façon ambivalente – avec 
une inexactitude et une incorrection dangereuses – 
comme étant réservée aux détenu·es à perpétuité 
des corps « femelles12 » et des corps colonisés, et 
peut-être aussi aux hackers blancs – mâles confinés 
dans leur solitude électronique. 

Il me semble que les féministes tout à la fois 
se sont servi·es des deux pôles d’une dichotomie 
séduisante quant à l’objectivité et y ont été piégé·es. 
Évidemment, je parle ici avant tout pour moi, et 
je spécule l’existence d’un discours collectif sur le 
sujet. De récentes études sociales sur les sciences et 
les technologies ont avancé des arguments très forts 
sur le caractère socialement construit de toute forme 
de prétention au savoir, tout spécialement dans les 
sciences13. Selon ces approches séduisantes, aucune 

12. NdT : Contrairement au français, le terme anglais female peut à 
la fois signifier « femme » et « femelle » – même s’il reste différent de 
woman. Je choisis ici de traduire ce terme sous sa deuxième accep-
tion, comme je l’ai précédemment fait dans Être femelle : le tournant 
féministe de la primatologie (Wildproject, 2025) – une traduction issue 
de l’ouvrage Primate Visions (1989) que Donna Haraway était en 
train d’achever, après dix années d’écriture, au moment où elle a 
rédigé le présent texte. L’emploi du terme « femelle » se justifiera éga-
lement plus loin dans ce texte – afin d’insister sur l’élargissement de 
la question féministe aux enjeux de la biologie, et sur leurs enchevê-
trements multiples (ce qui est un des cœurs battants de la critique de 
la primatologie développée à la même époque par Donna Haraway).
13. Voir notamment Karin D. Knorr-Cetina et Michael 
Mulkay (dir.), Science Observed: Perspectives on the Social Study of 
Science (Sage, 1983) ; Wiebe E. Bijker, Thomas P. Hughes et Trevor 
Pinch (dir.), The Social Construction of Technological Systems (MIT 



50

perspective depuis l’intérieur ne saurait être privi-
légiée, car toutes les délimitations entre intérieur 
et extérieur dans le domaine de la connaissance 
y sont théorisées comme des manœuvres de pou-
voir, et non pas comme des avancées vers la vérité. 
Ainsi, en suivant cette perspective du « construc-
tivisme social fort », pourquoi devrions-nous être 
intimidé·es par les descriptions des scientifiques 
sur leurs activités et leurs accomplissements ? Elles, 
eux et leurs commanditaires ont tout intérêt à nous 
envoyer de la poudre aux yeux. Les scientifiques 
présentent de belles paraboles sur l’objectivité et 
sur la méthode scientifique aux étudiant·es de pre-
mier cycle, mais il serait impossible de surprendre 

Press, 1987)  ; et tout particulièrement  : Bruno Latour, Les Mi-
crobes : guerre et paix (Métailié, 1984) et Pasteur : bataille contre les 
microbes (Nathan, 1985). S’inspirant du Vendredi de Michel Tournier 
(Gallimard, 1967), l’ouvrage Les Microbes de Latour – un essai po-
lémique aphoristique, à la fois brillant et exaspérant, contre toute 
forme de réductionnisme – fait valoir un point essentiel pour les 
féministes : « Méfiez-vous de la pureté ; c’est le vitriol de l’âme » 
(p. 171). Latour n’est pas un théoricien féministe notable, mais on 
peut le rattacher au féminisme du fait de sa vision du laboratoire 
comme un espace pervers. Le laboratoire, cette grande machine qui 
permet de commettre des erreurs significatives plus rapidement que 
quiconque, et de gagner ce faisant un pouvoir suffisant pour changer 
le monde. Pour Latour, le laboratoire est l’industrie ferroviaire de 
l’épistémologie : les faits ne peuvent circuler que sur les rails posés 
à partir du laboratoire lui-même. Celles et ceux qui contrôlent le 
chemin de fer contrôlent tout le territoire environnant. Comment 
avons-nous pu oublier cela ? Sauf qu’aujourd’hui, ce ne sont pas 
tant les chemins de fer en faillite dont nous avons besoin, mais bien 
le réseau satellite. Car de nos jours, les faits circulent à la vitesse 
de la lumière. 



51

un·e praticien·ne du fleuron scientifique en train 
d’agir scrupuleusement selon les recommandations 
des manuels scolaires. Le constructivisme social 
montre clairement que les idéologies officielles 
sur l’objectivité et la méthode scientifique sont de 
bien mauvais guides pour comprendre comment 
les savoirs scientifiques sont réellement fabriqués. 
Comme chez chacun·e de nous, il y a un vrai écart 
entre ce que les scientifiques croient ou disent faire 
et ce qu’ils et elles font réellement. 

Les seules personnes qui finissent par vraiment 
croire et agir (la déesse nous en garde) selon les 
doctrines de l’objectivité scientifique désincarnée 
– révérées dans les manuels scolaires et la littéra-
ture qui promeut la technoscience – sont des non-
scientifiques, parmi lesquel·les une poignée de phi-
losophes agissant comme des fidèles. Bien entendu, 
ma description de ce dernier groupe est probable-
ment le reflet d’un chauvinisme disciplinaire rési-
duel, déconstruit à force de m’identifier aux his-
torien·nes des sciences, mais hérité du fait d’avoir 
passé trop de temps devant un microscope durant 
ma vie de jeune adulte – un moment de poésie disci-
plinaire préœdipienne et moderniste, où les cellules 
semblaient bien être des cellules, et les organismes 
des organismes. N’en déplaise à Gertrude Stein14. 

14. NdT : Gertrude Stein (1874-1946) est une poétesse, écrivaine, 
dramaturge et féministe états-unienne, qui passa la majeure partie 
de sa vie en France et participa à l’essor de l’art moderne. Par sa 
collection personnelle et par ses livres, elle contribua à la diffusion 
du cubisme et plus particulièrement des œuvres de Picasso, Matisse 



52

Mais vint ensuite la loi du père et sa proposition 
de résolution du problème de l’objectivité  : un 
problème résolu par des référents toujours déjà 
absents, des signifiés en sursis, des sujets scindés, 
et un théâtre sans fin de signifiants. Qui, dans un 
tel contexte, ne grandirait pas tordu·e ? Le genre, la 
race, le monde lui-même : tout semblait dériver de 
la mise en scène de signifiants lancés à la vitesse de 
la lumière au sein d’un champ de force cosmique. 

Le constructivisme social maintient que la 
méthode scientifique en tant que doctrine, et tout 
le verbiage philosophique à propos de l’épistémo-
logie qui l’accompagne, ont été concocté·es pour 
détourner notre attention d’une connaissance effec-
tive du monde par la pratique des sciences. De ce 
point de vue, la science – seul jeu digne d’intérêt – 
est une rhétorique, une série d’efforts pour persua-
der les act·rices socia·les adéquat·es qu’un savoir 
manufacturé peut conduire à une forme désirée 
de pouvoir tout à fait objectif. De telles techniques 
de persuasion doivent prendre en compte la struc-
ture propre aux faits et aux artefacts, ainsi que les 
act·rices doué·es de langage au sein du grand jeu 
de la connaissance. Ici, les artefacts et les faits sont 
partie prenante de l’art puissant de la rhétorique15. 

et Cézanne. Le premier poème de Tendres boutons (1914), l’un de 
ses recueils de poésie les plus célèbres, s’intitule « Une carafe, c’est 
un verre aveugle ». Donna Haraway fait ici un clin d’œil à cette 
approche « cubiste » du réel (source : Wikipédia). 
15. NdT : En science, on distingue généralement les faits (facts) des ar-
tefacts (artifacts) – les seconds désignant des résultats faux, découlant 



53

La pratique est une forme de persuasion, et c’est 
sur elle qu’est mis l’accent. Tout savoir est un nœud 
solide au sein d’un champ de lutte et de compéti-
tion pour le pouvoir. L’approche du « constructi-
visme fort » en sociologie du savoir rejoint ici les 
outils séduisants et blessants de la sémiologie16 et 
de la déconstruction, en vue d’insister sur la nature 
rhétorique de toute vérité, y compris la vérité scien-
tifique. L’Histoire est une histoire que les férus 
de culture occidentale se racontent entre eux ; la 
science est un texte contestable et un champ de 
pouvoir ; le contenu est la forme17. Point. 

Tant pis pour celles et ceux d’entre nous qui 
aimeraient pouvoir encore accorder à la réalité plus 
de crédit que celui qu’on donne aux chrétien·nes 
conservat·rices lorsqu’ils et elles évoquent le 
retour du Christ sur Terre et le ravissement des 
croyant·es vers le Paradis avant la destruction 
finale du monde. Qu’importe l’espace que nous 

d’effets indésirables créés par les conditions d’expérimentation. 
16. NdT : La sémiologie (du grec sēmeîon, « signe » ; et lógos, « parole, 
discours, étude ») est la discipline scientifique qui étudie les signes. 
Le terme a d’abord été inventé pour la médecine par Hippocrate 
(au 5e siècle avant notre ère), mais il concerne aujourd’hui plus 
largement « la vie des signes au sein de la vie sociale » (comme l’a 
formulé le linguiste Ferdinand de Saussure au début du 20e siècle).
17. Pour une clarification élégante et très utile d’une version 
non satirique de cet argument, voir le livre d’Hayden White, The 
Content of the Form: Narrative Discourse and Historical Representa-
tion (Johns-Hopkins University Press, 1987). J’en veux toujours 
plus ; et un désir insatisfait peut être une source puissante pour 
changer les histoires. 



54

offrons généreusement à toutes les médiations 
spécifiques (diverses et historicisées) à travers 
lesquelles nous et tou·tes les autres pouvons 
connaître le monde, nous aimerions croire que 
nos appels à rejoindre le monde réel sont plus 
qu’une fuite désespérée face au cynisme, et plus 
qu’un acte de foi analogue à ceux de n’importe 
quel autre culte. Mais plus j’avance dans ma 
description du programme du constructivisme 
social radical (et donc dans une version parti-
culière du postmodernisme), en l’associant aux 
outils acerbes du discours critique en sciences 
humaines, plus je deviens nerveuse. Comme 
toutes les névroses, la mienne trouve son origine 
dans le problème de la métaphore, c’est-à-dire le 
problème de la relation entre corps et langage. 
L’imagerie de champs de force et de manœuvres 
au sein d’un monde entièrement textualisé et codé 
– qui est la métaphore opérante dans de nombreux 
arguments sur la réalité socialement négociée du 
sujet post-moderne – s’apparente à l’imagerie de 
champs militaires high-tech, de champs de bataille 
universitaires automatisés, où des flashs lumineux 
qu’on qualifie de «  joueurs  » se désintègrent les 
un·es les autres (quelle métaphore !) afin de rester 
dans le jeu du savoir et du pouvoir. La technos-
cience et la science-fiction s’effondrent ici dans le 
soleil de leur rayonnante (ir)réalité : la guerre18. 

18. Dans sa thèse « Through the Lumen: Frankenstein and the Optics 
of Re-Origination » (université de Californie à Santa Cruz, 1988), 


	_GoBack
	_GoBack

