Petite bibliotheque
d’écologie populaire

fondée par
Baptiste Lanaspeze
et Marin Schaffner



DE LA MEME AUTRICE
EN FRANCAIS

Manifeste cyborg et autres essais:
sciences, fictions, féminismes
Exils, 2007

Des singes, des cyborgs et des femmes :
la réinvention de la nature
Actes Sud, 2009

Manifeste des espéeces compagnes :
chiens, humains et autres partenaires
Climats, 2019

Vivre avec le trouble
Les Editions des mondes a faire, 2020

Quand les espéces se rencontrent
La Découverte, 2021

Etre femelle : le tournant féministe de la primatologie
Wildproject, 2025

© Wildproject 2026
pour la traduction, I’introduction et ’entretien

Article paru en 1988 dans la revue Feminist Studies sous le titre
« Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and

The Privilege of Partial Perspective ».

Suivi éditorial : Gayané Zavatto
Correction : Laure Dupont

ISBN 978-2-38114-103-9



Donna Haraway
Savoirs situés

La question de la science
dans le féminisme

et le privilege

d’une perspective partielle

Suivi d’un entretien
avec Jeanne Burgart Goutal

Traduit de ’anglais (Etats-Unis)
par Marin Schaffner

Wildproject |
Petite bibliothéque
d'écologie populaire






Table

Vers les sciences terrestres de demain :
wmtroduction des éditeurs . . ... ... .. ... ... 37

Savoirs Situés . . ... .o i ittt 45

Lironie du Coyote :
entretien avec Jeanne Burgart Goutal . . . . . 103






Vers les sciences terrestres de demain
Introduction des editeurs

En préambule de cette nouvelle traduction du texte
canonique de Donna Haraway paru a la fin des
années 1980, nous voulons témoigner de la fagon
dont il est venu a nous et dont il a croisé la trajec-
toire qui est la notre au sein de Wildproject, maison
d’édition dédiée a I’écologie.

En dépit de son ancrage initial dans les sciences
naturelles, I’écologie politique a élaboré, dés les
années 1960, un propos critique sur la techno-
science et son monde. Elle a notamment mon-
tré que la science moderne est centrale dans la
construction, le maintien et le développement de
la société industrielle!. Elle est tout a la fois sa
cosmologie?, sa religion, son moteur et méme son
régime politique®. Comme ’écrivait en 1985 le
journaliste écologiste Kirkpatrick Sale :

1. Nous entendons par « société industrielle » une société mobilisée,
dans son organisation sociale, politique et technique, par le projet de
domination illimitée de la nature. On peut aussi suivre la définition
d’Ivan Illich : une société ou ’outil domine et aliéne ’humanité.

2. La cosmologie mécaniste de la nature morte. Voir Carolyn
Merchant, La Mort de la nature : les femmes, ’écologie et la révolution
scientifique, trad. M. Lauwers, Wildproject, 2022 [1980].

3. La technocratie cachée derriere la démocratie représentative.
Voir Theodore Roszak, Naissance d’une contre-culture : réflexions sur
la société technocratique et I’opposition de la jeunesse, trad. J. Besse,
La Lenteur, 2021 [1969].

37



A chaque génération, chaque siécle, la vision
scientifique du monde est devenue a la fois plus
englobante et envahissante, de sorte qu’aujourd’hui
elle parait quasiment hégémonique [...].

Elle dessine les formes de notre psyché et caractérise
nos perceptions et nos sens.

Elle est la fondation, tant pratique qu’idéologique, de
nos divers systémes sociaux — médecine, agriculture,
communication, architecture, transports, éducation,
et méme les arts et les loisirs.

Elle est la source et la subsistance de notre
économie qui use de tous les dispositifs scientifiques
et techniques a sa disposition pour modeler les
ressources et les terres aux objectifs humains, pour
autant que ces derniers ignoraient ou méprisaient
jusqu’il y a peu les dégits consécutifs a I’extraction,
la conversion, ’utilisation ou la mise a disposition de
nos précieuses ressources.

Elle est la trame de fond de tous les systémes
politiques convaincus que ’objectif de ’Etat est d’une
part de contrdler ou de superviser les technologies qui
conduisent a la croissance matérielle et a la prospérité,
et d’autre part d’accumuler les armes qui permettent
de protéger ces richesses.

Elle est devenue, en bref, notre Dieu®.

4. Kirkpatrick Sale, I’Art d’habiter la Téerre : la vision biorégionale,
trad. M. Rollot et A. Weil, Wildproject, 2020 [1985]. Rappelons
que le philosophe, économiste et militaire frangais Saint-Simon
(1760-1825), fondateur de I’influente doctrine socio-économique
industrialiste du saint-simonisme, a lui-méme explicitement posé
les bases d’une « nouvelle religion » de la science et de I’indus-
trie (cf. Nouveau christianisme : dialogues entre un conservateur et un
novateur, 1825).

38



La mise en ceuvre des sociétés écologiques de
demain ne pourra donc faire I’économie d’une
approche critique de la science et d’une reconfigura-
tion profonde de nos rapports au savoir. Les pensées
de I’écologie, ou les « humanités écologiques’® », qui
récusent les dualismes hiérarchiques de la cosmo-
logie moderne (culture>nature, esprit> matiere ;
homme >femme ; colon>indigene...), sont déja enga-
gées dans une recomposition de nos connaissances
a partir de nos lieux de vie, de nos communautés
habitantes et des savoirs vernaculaires et autochtones.

Mais comment définir cette fagon non moderne,
indissociablement écologique et décoloniale, de
faire science ? Quel est le régime de connaissance
des pensées de I’écologie — qui se situent, par-dela
I’opposition moderne entre nature et société, a la
croisée des sciences de la nature, de la philosophie
et des sciences sociales ? Faut-il encore appeler cela
de la science ou des sciences® ?

5. Vers des humanités écologiques est le premier titre paru dans notre
collection de poche, en 2019. Dans ce manifeste d’abord publié
en 2004 dans une revue australienne, ’ethnographe Deborah Bird
Rose et I’historienne des sciences Libby Robin définissaient 1’éco-
logie comme une révolution de nos savoirs, un vaste programme
d’alphabétisation a nos lieux de vie, une redécouverte des savoirs
habitants et autochtones. Elles inscrivaient leur travail dans le pro-
longement du projet de « réforme écologique de la raison » de la
philosophe australienne Val Plumwood (La Crise écologique de la
raison, trad. P. Madelin, PUF/Wildproject, 2024 [2002]). Cette re-
fonte de notre rapport au savoir se trouve aussi chezVandana Shiva
avec I’idée de « sciences terrestres » a (re)découvrir ou (ré)inventer.
6. Nous avons exploré ces questions dans une enquéte sur 1’écolo-
gie a Puniversité : Mais qui enseigne [’écologie ?, Wildproject, 2025.

39



C’estici que la notion de « savoirs situés » semble
s’imposer, pour nommer cette particularité essen-
tielle des savoirs écologiques qui assument leur
ancrage dans des lieux vivants singuliers — une par-
ticularité qu’ils partagent avec les pensées décolo-
niales, indissociables quant a elles des situations
de domination, de violences et de crimes dont ils
sont issus, et qu’elles documentent, analysent et
dénoncent. Dans ces deux cas, comme dans les
sciences sociales en général, il n’est pas d’énoncé
détaché, absolu : la situation d’énonciation fait par-
tie de I’énoncé.

En remettant en question la l1égitimité des
savoirs qui se prétendent coupés de toute « situa-
tion » (sociale et terrestre), les « savoirs situés » de
Donna Haraway interrogent frontalement la fagon
moderne de faire science. Apres ’age de la science
hors-sol des sociétés industrielles, les savoirs situés
ne seraient-ils pas I’un des noms des sciences ter-
restres de demain ? Des savoirs situés, c’est-a-dire
(aux antipodes de « la science » toute-puissante
de I'imaginaire moderne): des connaissances
conscientes de leurs limites, partielles, indisso-
ciables des perspectives qui les rendent possibles,
des relations qui les tissent, ancrées dans un sol
commun qui les fonde.

La notion de « savoirs situés » est cependant si
répandue désormais qu’elle en est venue a désigner
des choses hétéroclites et plus ou moins consistantes
— on la mentionne de plus en plus souvent, par

40



exemple, lorsqu’on décline ses éléments d’identifi-
cation (genre, orientation non binaire, race, classe,
etc.), comme s’ils constituaient en eux-mémes un
savoir. L usage généralisé de cette notion n’aurait-il
pas conduit a sa dévaluation ? Elle a en tout cas
tellement circulé dans divers mondes, qu’on en a
un peu oublié I’origine. Le besoin se faisait donc
sentir de revenir a la source : quand, ou et pourquoi
une biologiste-philosophe féministe états-unienne
en était-elle venue a concevoir cette notion ?

C’est ainsi que, prés de quarante ans apres
sa publication, nous avons a notre tour pris le
temps de replonger dans ce texte majeur, presque
mythique, de critique des sciences.

*

Nous avons redécouvert un texte surprenant. A la
fois baroque, drole et épineux, manifestant un art
consommeé de respecter les codes de la science tout
en les déjouant — de les maitriser en les dépassant.
La virtuosité de ce texte a certainement contribué
a son aura. Apres une prose aussi enchevétrée, tout
le reste peut vite sembler facile, ringard, fade ou
littéral.

Née en 1944, Donna Haraway se forme d’abord a
la biologie, avant de bifurquer dans les années 1970
vers la philosophie critique des sciences. Elle fait
alors face a un double probléme : le fait que les
sciences n’interrogent quasiment pas les situations

41



d’énonciation de ceux qui prétendent avoir le mono-
pole de leur fabrique ; et le fait — concomitant — que
les femmes (et toutes les autres personnes assujet-
ties) soient suspectes d’incapacité a faire science.
Examinant ’usage des métaphores dans les
sciences exactes et expérimentales, elle en vient a
passer dix ans de sa vie a composer une contre-
histoire féministe de la primatologie — intitulée
Primate Visions, publiée en 1989 et récemment
traduite chez Wildproject”. Donna Haraway s’in-
téresse, a partir de la et depuis lors, aux liens entre
science-fiction et fictions scientifiques, et au role
des hypothéses (ces « fabulations spéculatives »
a la croisée des faits et des imaginations). C’est
pendant P’écriture de Primate Visions, et depuis les
enjeux qu’elle y explore, qu’elle publie en 1988
« Savoirs situés » dans la revue Feminist Studies.
Cette notion de « savoir situé », Donna Haraway
la forge dans le feu du débat féministe sur la
constitution patriarcale de la science moderne ;
et elle la présente, plus globalement, comme une
contribution a I’effort collectif de dépasser I’oppo-
sition moderne entre « objectivité » (que la raison
masculine blanche revendique comme son apanage
exclusif) et « subjectivité » (a laquelle sont renvoyées

7. Donna Haraway, Primate Visions: Gender, Race, and Nature in the
World of Modern Science, Routledge, 1989. C’est plus précisément
la troisiéme partie de ce livre, « The politics of being female »,
qui a récemment fait I’objet d’une traduction en frangais : Donna
Haraway, Etre femelle : le tournant féministe de la primatologie, trad.
M. Schaftner, Wildproject, 2025 [1989].

42



les femmes et les autres personnes assujetties). En
dénongant la fagon dont la science moderne patriar-
cale « marque » tous les corps assujettis et leur retire
la compétence a I'universel, ce texte attaque effi-
cacement la prétention du savant blanc a avoir le
monopole de I’objectivité, et peut constituer un outil
d’autodéfense efficace pour d’autres personnes que
les femmes scientifiques blanches.

Souhaitant approfondir cette notion qui nous
semblait clé pour la refondation écologique des
sciences, nous avons donc été entrainés dans la
séquence historique singuliere (plutot universi-
taire, féministe et états-unienne) d’ou elle est née.
Tel un virus, cette notion a ensuite contaminé une
invraisemblable quantité d’organismes et muté de
I’un a Pautre, de sorte qu’il en existe désormais de
nombreuses variantes dans la nature — toute une
famille. Depuis les mondes académiques, elle a
percolé dans les mondes queers et dans les mondes
de P’art, a été mobilisée par I’écologie scientifique
et les pensées décoloniales... Quarante ans plus
tard, cette notion est passée par tant de bouches et
tant de mains qu’elle est, pour ainsi dire, devenue
un commun des pensées critiques mondiales.

Initialement paru, on I’a dit, sous la forme d’un
article, puis dans des anthologies?, « Savoirs situés »

8. Donna Haraway, Simians, Cyborgs, and Women, The Reinvention of
Nature, Routledge, 1991, et Manifeste cyborg et autres essais : sciences,
fictions, féminismes, anthologie établie par L. Allard, D. Gardey et
N. Magnan, Exils, 2007.

43



nous semblait mériter, apres tout ce temps, d’étre
enfin publié pour lui-méme, comme le classique
qu’il est devenu. Chez Wildproject, nous aimons
bien observer les idées a I’état naissant pour mieux
les comprendre, d’ou notre tendance a farfouiller
dans le passé — c’est ainsi que le premier ouvrage
que nous avions publié en 2009 pour lancer la
maison €tait Printemps silencieux de Rachel Carson,
un livre de 1962 qui donne a voir a 1’état naissant
la mutation de I’écologie scientifique en écologie
politique.

Nous cherchons dans ’histoire, non pas le culte
du passé, mais les bonnes semences, celles avec
lesquelles nous pourrions étre a méme de réparer le
monde. L’idée de « savoirs situés » nous semble étre
de celles-la. Mais avant de la semer a tout vent ou
de la cultiver, il importe de bien observer la graine
elle-méme, directement dans son fruit.

Baptiste Lanaspeze
et Marin Schaffner



Savoirs situés



Note de l'aurrice : Cet essai est a ’origine un commentaire de
Pouvrage The Science Question in Feminism [La Question de la
science dans le féminisme] de Sandra Harding (Cornell University
Press, 1986), que j’ai présenté lors des réunions de la division
ouest de I’American Philosophical Association, en mars 1987 a
San Francisco. Durant la rédaction de ce texte, j’ai bénéficié du
généreux soutien du Fonds Alpha de ’Institute for Advanced
Study de Princeton (New York). Un remerciement particulier a
Joan Scott, Judith Butler, Lila Abu-Lughod et Dorinne Kondo.



Les enquétes féministes universitaires et militantes
se sont frottées, a maintes reprises, a la question
de ce que nous pourrions bien vouloir dire avec
ce terme étrange et inévitable d’« objectivité ».
Nous avons fait couler beaucoup d’encre toxique
et transformé beaucoup d’arbres en papier afin de
dénoncer ce qu’is voulaient dire avec ce terme, et
combien cela nous blessait. Le « ils » ici imaginé
s’apparente a une sorte de conspiration invisible de
scientifiques et de philosophes masculinistes, regor-
geant de bourses et de laboratoires. Et le « nous »
représente ’incarnation de tou-tes les autres’, celles
et ceux qui ne sont pas autorisé-es a ne pas avoir de
corps et qui sont condamné-es a un point de vue
limité —un biais inéluctablement polluant et dis-
qualifiant dans le cadre de tout débat conséquent
se tenant en dehors de nos propres petits cercles
(ou le lectorat d’un journal « de masse » se compose
au mieux de quelques milliers de lect-rices, dont la
plupart détestent les sciences). A tout le moins, je
confesse que de tels fantasmes paranoiaques et de
tels ressentiments universitaires se cachent derriére
certaines réflexions alambiquées publiées sous mon
nom dans la littérature féministe, au sujet de ’his-
toire et de la philosophie des sciences. Nous, les
féministes participant aux débats sur les sciences

9. NdT : Dans le respect de la tradition féministe défendue par
Donna Haraway, et I’anglais ne distinguant pas les genres autant
que le frangais, j’ai pris le parti de traduire les noms génériques au
féminin avec un point médian.

47



et les technologies, sommes comme des « groupes
de pression » (si chers a Ronald Reagan) au sein du
domaine trés fermé de I’épistémologie —domaine
ou, traditionnellement, ce qui peut étre considéré
comme un savoir est contrdlé par des philosophes
qui codifient la loi canonique de la connaissance.
Bien entendu, un « groupe de pression » qualifie,
par définition reaganoide, tout sujet historique col-
lectif qui ose résister a I’atomisme austére de la
citoyenneté postmoderne, conditionnée par les
médias et les supermarchés, sur fond de guerre
des étoiles!®. Max Headroom n’a pas de corps ; il
est donc le seul a tout voir au sein du grand empire
de communication qu’est le Réseau global'!. Pas
étonnant que Max ait un sens de ’humour si naif
et une sorte de sexualité joyeusement régressive,

10. NdT : Donna Haraway fait ici référence au film Star Wars de
George Lucas (dont les trois premiers épisodes ont été réalisés
entre 1977 et 1983) ; mais aussi a 'Initiative de défense straté-
gique, lancée en 1983 par Ronald Reagan, en pleine guerre froide :
un projet de défense anti-missile destiné a protéger les Etats-Unis
d’une frappe nucléaire —et appelé « guerre des étoiles » par les
médias (source : Wikipédia).

11. NdT : Max Headroom est une série télévisée états-unienne de
la fin des années 1980. L’action de cette science-fiction satirique se
déroule dans un futur ou I’on distribue gratuitement des postes de
télévision qu’il est illégal d’éteindre. A la suite d’un accident, Edison
Carter (journaliste vedette de Canal 23) découvre son double vir-
tuel Max Headroom. Tous deux vont se lancer dans la dénonciation
d’un systeme audiovisuel tyrannique. Max Headroom tire son nom
du panneau de signalisation « Maximum Headroom 2.3 m» (« Hau-
teur maximum 2,30 m ») que le journaliste Edison Carter percute
a moto dans le premier épisode (source : Wikipédia).

48



voire précedipienne : une sexualité que nous avons
longtemps imaginée de facon ambivalente —avec
une inexactitude et une incorrection dangereuses —
comme étant réservée aux détenu-es a perpétuité
des corps « femelles!? » et des corps colonisés, et
peut-étre aussi aux hackers blancs —males confinés
dans leur solitude électronique.

Il me semble que les féministes tout a la fois
se sont services des deux poles d’une dichotomie
séduisante quant a I’objectivité et y ont été piégé-es.
Evidemment, je parle ici avant tout pour moi, et
je spécule I’existence d’un discours collectif sur le
sujet. De récentes études sociales sur les sciences et
les technologies ont avancé des arguments trés forts
sur le caractére socialement construit de zoute forme
de prétention au savoir, tout spécialement dans les
sciences!®. Selon ces approches séduisantes, aucune

12. NdT : Contrairement au frangais, le terme anglais fermale peut a
la fois signifier « femme » et « femelle » —méme s’il reste différent de
woman. Je choisis ici de traduire ce terme sous sa deuxiéme accep-
tion, comme je ’ai précédemment fait dans Ezre femelle : le tournant
féministe de la primarologie (Wildproject, 2025) —une traduction issue
de P’ouvrage Primate Visions (1989) que Donna Haraway était en
train d’achever, aprés dix années d’écriture, au moment ou elle a
rédigé le présent texte. [’emploi du terme « femelle » se justifiera éga-
lement plus loin dans ce texte —afin d’insister sur ’élargissement de
la question féministe aux enjeux de la biologie, et sur leurs enchevé-
trements multiples (ce qui est un des coeurs battants de la critique de
la primatologie développée a la méme époque par Donna Haraway).
13. Voir notamment Karin D. Knorr-Cetina et Michael
Mulkay (dir.), Science Observed: Perspectives on the Social Study of
Science (Sage, 1983) ; Wiebe E. Bijker, Thomas P. Hughes et Trevor
Pinch (dir.), The Social Construction of Technological Systems (MIT

49



perspective depuis I’intérieur ne saurait étre privi-
légiée, car toutes les délimitations entre intérieur
et extérieur dans le domaine de la connaissance
y sont théorisées comme des manceuvres de pou-
voir, et non pas comme des avancées vers la vériteé.
Ainsi, en suivant cette perspective du « construc-
tivisme social fort », pourquoi devrions-nous étre
intimidé-es par les descriptions des scientifiques
sur leurs activités et leurs accomplissements ? Elles,
eux et leurs commanditaires ont tout intérét a nous
envoyer de la poudre aux yeux. Les scientifiques
présentent de belles paraboles sur 1’objectivité et
sur la méthode scientifique aux ¢tudiant-es de pre-
mier cycle, mais il serait impossible de surprendre

Press, 1987) ; et tout particuliéerement : Bruno Latour, Les Mi-
crobes : guerre et paix (Métailié, 1984) et Pasteur : bataille contre les
microbes (Nathan, 1985). S’inspirant du Iendredi de Michel Tournier
(Gallimard, 1967), ’ouvrage Les Microbes de Latour —un essai po-
lémique aphoristique, a la fois brillant et exaspérant, contre toute
forme de réductionnisme— fait valoir un point essentiel pour les
féministes : « Méfiez-vous de la pureté ; c’est le vitriol de ’ame »
(p. 171). Latour n’est pas un théoricien féministe notable, mais on
peut le rattacher au féminisme du fait de sa vision du laboratoire
comme un espace pervers. Le laboratoire, cette grande machine qui
permet de commettre des erreurs significatives plus rapidement que
quiconque, et de gagner ce faisant un pouvoir suffisant pour changer
le monde. Pour Latour, le laboratoire est ’industrie ferroviaire de
I’épistémologie : les faits ne peuvent circuler que sur les rails posés
a partir du laboratoire lui-méme. Celles et ceux qui contrdlent le
chemin de fer contrdlent tout le territoire environnant. Comment
avons-nous pu oublier cela ? Sauf qu’aujourd’hui, ce ne sont pas
tant les chemins de fer en faillite dont nous avons besoin, mais bien
le réseau satellite. Car de nos jours, les faits circulent a la vitesse
de la lumiere.

50



un-e praticien-ne du fleuron scientifique en train
d’agir scrupuleusement selon les recommandations
des manuels scolaires. e constructivisme social
montre clairement que les idéologies officielles
sur I’objectivité et la méthode scientifique sont de
bien mauvais guides pour comprendre comment
les savoirs scientifiques sont réellement fabriqués.
Comme chez chacun-e de nous, il y a un vrai écart
entre ce que les scientifiques croient ou disent faire
et ce qu’ils et elles font réellement.

Les seules personnes qui finissent par vraiment
croire et agir (la déesse nous en garde) selon les
doctrines de I’objectivité scientifique désincarnée
—révérées dans les manuels scolaires et la littéra-
ture qui promeut la technoscience— sont des non-
scientifiques, parmi lesquel-les une poignée de phi-
losophes agissant comme des fidéles. Bien entendu,
ma description de ce dernier groupe est probable-
ment le reflet d’un chauvinisme disciplinaire rési-
duel, déconstruit a force de m’identifier aux his-
torien-nes des sciences, mais hérité du fait d’avoir
passé trop de temps devant un microscope durant
ma vie de jeune adulte — un moment de poésie disci-
plinaire précedipienne et moderniste, ou les cellules
semblaient bien étre des cellules, et les organismes
des organismes. N’en déplaise a Gertrude Stein'“.

14.NdT : Gertrude Stein (1874-1946) est une poétesse, écrivaine,
dramaturge et féministe états-unienne, qui passa la majeure partie
de sa vie en France et participa a ’essor de I’art moderne. Par sa
collection personnelle et par ses livres, elle contribua a la diffusion
du cubisme et plus particulierement des ceuvres de Picasso, Matisse

51



Mais vint ensuite la loi du pére et sa proposition
de résolution du probléme de I’objectivité : un
probleme résolu par des référents toujours déja
absents, des signifiés en sursis, des sujets scindés,
et un théatre sans fin de signifiants. Qui, dans un
tel contexte, ne grandirait pas tordu-e ? Le genre, la
race, le monde lui-méme :tout semblait dériver de
la mise en scéne de signifiants lancés a la vitesse de
la lumiére au sein d’un champ de force cosmique.
Le constructivisme social maintient que la
méthode scientifique en tant que doctrine, et tout
le verbiage philosophique a propos de I’épistémo-
logie qui ’accompagne, ont été concocté-es pour
détourner notre attention d’une connaissance effec-
tive du monde par la pratique des sciences. De ce
point de vue, la science —seul jeu digne d’intérét—
est une rhétorique, une série d’efforts pour persua-
der les act-rices socia-les adéquat-es qu’un savoir
manufacturé peut conduire a une forme désirée
de pouvoir tout a fait objectif. De telles techniques
de persuasion doivent prendre en compte la struc-
ture propre aux faits et aux artefacts, ainsi que les
act-rices doué-es de langage au sein du grand jeu
de la connaissance. Ici, les artefacts et les faits sont
partie prenante de I’art puissant de la rhétorique?®.

et Cézanne. Le premier poéme de Tendres boutons (1914), ’'un de
ses recueils de poésie les plus célébres, s’intitule « Une carafe, c’est
un verre aveugle ». Donna Haraway fait ici un clin d’ceil a cette
approche « cubiste » du réel (source : Wikipédia).

15.NdT : En science, on distingue généralement les faits (faczs) des ar-
tefacts (artifacts) —les seconds désignant des résultats faux, découlant

52



La pratique est une forme de persuasion, et c’est
sur elle qu’est mis I’accent. Tout savoir est un nceud
solide au sein d’un champ de lutte et de compéti-
tion pour le pouvoir. I’approche du « constructi-
visme fort » en sociologie du savoir rejoint ici les
outils séduisants et blessants de la sémiologie!® et
de la déconstruction, en vue d’insister sur la nature
rhétorique de toute vérité, y compris la vérité scien-
tifique. I’Histoire est une histoire que les férus
de culture occidentale se racontent entre eux ; la
science est un texte contestable et un champ de
pouvoir ; le contenu est la forme!”. Point.

Tant pis pour celles et ceux d’entre nous qui
aimeraient pouvoir encore accorder a la réalité plus
de crédit que celui qu’on donne aux chrétien-nes
conservat-rices lorsqu’ils et elles évoquent le
retour du Christ sur Terre et le ravissement des
croyant-es vers le Paradis avant la destruction
finale du monde. Qu’importe I’espace que nous

d’effets indésirables créés par les conditions d’expérimentation.

16. NdT : La sémiologie (du grec sémeion, « signe » ; et logos, « parole,
discours, étude ») est la discipline scientifique qui étudie les signes.
Le terme a d’abord été inventé pour la médecine par Hippocrate
(au 5¢ siecle avant notre €re), mais il concerne aujourd’hui plus
largement « la vie des signes au sein de la vie sociale » (comme ’a
formulé le linguiste Ferdinand de Saussure au début du 20¢ siécle).
17. Pour une clarification élégante et trés utile d’une version
non satirique de cet argument, voir le livre d’Hayden White, The
Content of the Form: Narrative Discourse and Historical Representa-
tion (Johns-Hopkins University Press, 1987). J’en veux toujours
plus ; et un désir insatisfait peut étre une source puissante pour
changer les histoires.

53



offrons généreusement a toutes les médiations
spécifiques (diverses et historicisées) a travers
lesquelles nous et tou-tes les autres pouvons
connaitre le monde, nous aimerions croire que
nos appels a rejoindre le monde réel sont plus
qu’une fuite désespérée face au cynisme, et plus
qu’un acte de foi analogue a ceux de n’importe
quel autre culte. Mais plus j’avance dans ma
description du programme du constructivisme
social radical (et donc dans une version parti-
culiere du postmodernisme), en 1’associant aux
outils acerbes du discours critique en sciences
humaines, plus je deviens nerveuse. Comme
toutes les névroses, la mienne trouve son origine
dans le probleme de la métaphore, c’est-a-dire le
probléme de la relation entre corps et langage.
L’imagerie de champs de force et de manceuvres
au sein d’un monde entiérement textualisé et codé
—qui est la métaphore opérante dans de nombreux
arguments sur la réalité socialement négociée du
sujet post-moderne— s’apparente a I’imagerie de
champs militaires sigh-tech, de champs de bataille
universitaires automatisés, ou des flashs lumineux
qu’on qualifie de « joueurs » se désintégrent les
un-es les autres (quelle métaphore !) afin de rester
dans le jeu du savoir et du pouvoir. La technos-
cience et la science-fiction s’effondrent ici dans le
soleil de leur rayonnante (ir)réalité : la guerre!s.

18. Dans sa thése « Through the Lumen: Frankenstein and the Optics
of Re-Origination » (université de Californie a Santa Cruz, 1988),

54



	_GoBack
	_GoBack

